
Dr. John Nicholls 

Evangelische Kirchengemeinde St. Johann, Saarbrücken 
 

Nächster Halt - Johanneskirche 
Predigt am 28. Juli 2024 zur Ausstellung „Nächster Halt Johanneskirche“, Saarbrücken  
 

 

Nie wieder.  

Worte, die ich im Gespräch mit älteren Menschen oft höre. Wenn es um Erlebnisse aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs 

geht, berichtet wird von zerbombten Häusern, Notunterkünften, Flucht und Hunger, dann fällt das „Nie wieder“ vielfach 

in einem Atemzug. Wer am eigenen Leib erfahren hat, was ich nur aus Geschichtsbüchern oder eben aus den 

Schilderungen von Zeitzeugen weiß, kann nicht ruhig bleiben. Angesichts von Leid, Zerstörung und Tod kochen 

Emotionen hoch. Während des Erzählens werden Erinnerungen lebendig, als würde man in die Zeit zurückversetzt und 

als erlebte man das Geschehen ein weiteres Mal. Besonders intensiv sind die Gefühle, wenn es um Städte wie Berlin, 

Dresden, Köln oder auch Saarbrücken geht, die die Betroffenen noch intakt gesehen haben. Was Menschen in 

Jahrhunderten aufgebaut haben, prächtige Monumente der Kultur, die sich in kürzester Zeit in Schutt und Asche 

verwandelten. Dann ist die Trauer, die Wut, das Entsetzen sehr eindringlich spürbar.  

Eindringlich, so wie in der Skulptur von Ute Belser. Sie ziert das heutige Programmblatt. Die Augen weit aufgerissen, der 

Mund zur Klage geöffnet, scheint die Person (deren Geschlecht unklar ist) den Schmerz hinauszuschreien. Die großen 

Hände seitlich am Gesicht wirken wie züngelnde Flammen, ebenso wie die Haare, die sprichwörtlich zu Berge stehen. 

Was die Figur erblickt, bei ihr das titelgebende Entsetzen auslöst, wissen wir nicht. Aber auf dem hohen Sockel, aus dem 

der Kopf herauswächst, stehen die beiden Worte, die mir aus den Erzählungen über Kriegszeiten bekannt sind: „Nie 

wieder“. Vertikal und in Großbuchstaben, damit die Botschaft sofort ins Auge springt. Mir gefällt, dass die Künstlerin 

Raum für eigene Vorstellungen lässt. Kein konkretes Ereignis ist hier angesprochen, in ihrer Zeitlosigkeit wird die Skulptur 

zu einem Mahnmal gegen den Schrecken, der sich Tag für Tag an so vielen Orten unserer Welt ereignet. Wem gilt ihr 

Klagen? Hier in der Johanneskirche wäre Gott ein möglicher Adressat. Könnte er angesprochen sein?  

Nie wieder.  

Was bei Ute Belsers Skulptur eine tiefe Sehnsucht ausdrückt, den Wunsch nach einer anderen, einer besseren Welt, ist 

bei Gott ein Versprechen. Am Ende der Sintflut hat er es Noah und den Überlebenden gegeben. So haben wir es eben 

in der ersten Lesung aus dem Buch Genesis, dem ersten Buch der Bibel, gehört. Solange die Erde steht, soll nicht 

aufhören Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht. Gott nennt Pole, zwischen denen der 

Rhythmus von Natur, Jahreszeiten und des menschlichen Lebens eingespannt ist. Das, was er mit der Flut zerstört hat, 

die Schöpfung, sein Werk, das er zu Beginn als sehr gut bezeichnet hat, soll nun für alle Zeiten bestehen bleiben. Das ist 

eine feste Zusage, wie ein Eid, den Gott den Menschen schwört. Und im Gegensatz zu den Menschen, die böse sind und 

sich auch nicht ändern können, wird Gott sein Versprechen halten.  

Nie wieder.  

Vielleicht ist die Skulptur im linken Seitenschiff der Johanneskirche ein „Denke dran, Gott“ angesichts der vernichtenden 

Kräfte, die auf der Welt ihr Unwesen treiben. Und auch wenn ich weiß, dass ich Gott nicht verantwortlich machen kann: 

meine Angst, meine Ohnmacht, mein Entsetzen darf ich vor ihn bringen, weil ich mich mit ihm sorge um das, was 

Menschen in ihrer Böswilligkeit zugrunde richten, die Schönheit der Welt. Von ihr erfahre ich in der Ausstellung sehr 

viel.  

Es ist vielleicht die verbindende Klammer, was uns die vier Künstlerinnen und Künstler in den zurückliegenden vier 

Wochen präsentiert haben: das, was zurzeit so sehr bedroht wird wie zu keinem Zeitpunkt in der Geschichte unseres 

Planeten, nämlich der Frieden, die Koexistenz von Mensch und Natur, das, wovon Gott sagt, dass er es verschonen 

möchte.  

 

Zum einen sind es die vielen Skulpturen von Ute Belser, die den Kirchraum an den unterschiedlichsten Stellen bevölkern. 

Mal einzeln, oft zu Gruppen versammelt, stehen sie für mich als Stellvertreter unserer Gesellschaft, als Namenlose, die 

sich in ihrem Dasein behaupten müssen, vielfach nackt und schutzbedürftig, angewiesen auf das Heil, das in den 



Seligpreisungen der Bergpredigt Mut gibt. Ob sie dem Rad der Zeit zu entkommen suchen oder voller Sehnsucht den 

Blick emporrichten: sie sind unterwegs wie wir alle, eingebettet in den Zyklus des Lebens, der in Gefahr ist.  

 

Vor wenigen Tagen machte die Letzte Generation wieder auf sich aufmerksam. Mit ihren Aktionen legten sie den 

Flugbetrieb in Köln und Frankfurt lahm. Was in der Urlaubszeit für viele ein Ärgernis ist, mag ein Hilfeschrei sein, 

zumindest ein Wachrütteln: Nie wieder wird die Natur mit ihrer Artenvielfalt so sein wie zur Zeit der Schöpfung.  

Dagegen malt Annette Marx ihre Gemälde mit Bäumen und Tieren. Keine konkreten Landschaften, sondern Zeugnisse 

einer Umwelt, die sie für sich entdeckt. Motive voller Ruhe, die vom Frieden sprechen. Atmen gegen das Absurde nennt 

die Künstlerin ihr Anliegen. Das hat für mich auch eine religiöse, eine christliche Komponente. In der Schönheit der Welt 

das zu entdecken, was einem Kraft gibt, den Zyklus der Jahreszeiten, entlaubte Bäume, die im nächsten Frühjahr wieder 

Blätter tragen werden. Werden und Vergehen, das ist die Folie, vor dem sich unser Leben abspielt, in das die Mächte 

des Bösen allzu oft eingreifen.  

 

Albert Herbig gibt den Mächten eine Gestalt. Doch wie bei seinen Kolleginnen, lassen sich die Personen in seinen 

Gemälden nicht benennen. Es sind Typen, Menschen, die eine große Verantwortung tragen. Ob sie dieser gerecht 

werden oder lediglich eigensinnig handeln, kann nicht beantwortet werden. Macht erscheint heute vielfach suspekt. Zu 

sehr wird sie missbraucht. Besonders eindrücklich hier an diesem Ort ist das Bild eines Mannes der Kirche. Vor dem 

inneren Auge ploppen vermutlich die Skandale auf, die für Negativschlagzeilen sorgen, das Bild der moralischen Instanz 

Kirche beschädigen. Wie sehen wir diese Macht im Vergleich zur göttlichen Allmacht? Vielleicht sehe ich sie vor dem 

Hintergrund, dass Gott seine Macht nicht mit Gewalt und Gier füllt, sondern mit der Güte, die uns entgegenkommt, die 

nach der Sintflut einen Neuanfang in der Beziehung zu den Menschen zulässt. Muss sich nicht alle menschliche Macht 

daran messen lassen? Nie wieder, so die Erfahrung aus der Geschichte, darf Macht dazu führen, Leben auszulöschen 

und Hass und Feindschaft unter die Völker zu bringen. Auch die Figuren in den Bildern von Albert Herbig sind für mich 

Mahner gegen Unrecht, Ausnutzung und Missbrauch, für eine Macht im Dienst von Versöhnung und Ausgleich. 

Angesichts der politischen Ereignisse in jüngster Zeit (und denen, die noch bevorstehen) eine hochaktuelle Position.  

Vielleicht ist Harmonie ein Schlüssel für den Frieden. Das Zusammenleben, das gegenseitige Annehmen, das einander 

die Hände Reichen, wie es Gott nach der Sintflut tut. Dass Gegensätzliches nebeneinander bestehen kann, zeigen die 

Bilder von Ruth Bellon im Raum der Stille. Im Zusammenspiel von Farben sind Ruhe und Bewegung gleichermaßen 

eingebettet in einen Kosmos von Licht und Schönheit. Tag und Nacht scheinen in vielen Werken den Ablauf der Zeit 

darzustellen. Abstrakte Gebilde, die an den Ursprung der Welt, den Beginn alles Daseins erinnern, den Auftakt zum 

Leben, wie er in vielen Religionen am Anfang steht. Diesem Prozess nicht das finale Ende zu bringen, sondern in 

Kontinuität sich daran zu freuen, ist der Anspruch in den Arbeiten Ruth Bellons.  

Nie wieder.  

Es scheint, als sei in der Ausstellung hier in der Johanneskirche alles versammelt, was unsere Erde ausmacht in ihrer 

Vielfalt, ihrer Buntheit. So wie wir, die Menschen, die hierherkommen als Gemeinde Jesu Christi. Uns vereint die 

Hoffnung, dass Frieden eine Chance hat. Mit der Stimme, die gegen Feinde des Lebens laut wird. Ich finde, dass wir mit 

den Künstlerinnen und Künstlern eine gemeinsame Stimme haben, die feiert, was Leben schön macht. Dazu gehört, dass 

wir uns zusagen lassen, was uns Kraft gibt, was uns atmen lässt trotz und im Angesicht dessen, was Tag für Tag in den 

Nachrichten erschüttert und deprimiert. Wir brauchen solche Kraftquellen, ob die Seligpreisungen oder die Kunstwerke, 

die und ein starkes Symbol sind aufzustehen und das „Nie wieder“ herauszuschreien, für den Frieden, für das Leben.  

 

Amen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

www.albertherbigART.de 


