Dr. John Nicholls
Evangelische Kirchengemeinde St. Johann, Saarbriicken

Nachster Halt- Johanneskirche
Predigt am 28. Juli 2024 zur Ausstellung ,Nachster Halt Johanneskirche® Saarbriicken

Nie wieder.

Worte, die ich im Gesprach mit dlteren Menschen oft hére. Wenn es um Erlebnisse aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs
geht, berichtet wird von zerbombten Hausern, Notunterkinften, Flucht und Hunger, dann fallt das ,,Nie wieder” vielfach
in einem Atemzug. Wer am eigenen Leib erfahren hat, was ich nur aus Geschichtsbiichern oder eben aus den
Schilderungen von Zeitzeugen weil, kann nicht ruhig bleiben. Angesichts von Leid, Zerstérung und Tod kochen
Emotionen hoch. Wahrend des Erzahlens werden Erinnerungen lebendig, als wiirde man in die Zeit zurlckversetzt und
als erlebte man das Geschehen ein weiteres Mal. Besonders intensiv sind die Gefiihle, wenn es um Stadte wie Berlin,
Dresden, Koln oder auch Saarbricken geht, die die Betroffenen noch intakt gesehen haben. Was Menschen in
Jahrhunderten aufgebaut haben, prachtige Monumente der Kultur, die sich in kirzester Zeit in Schutt und Asche
verwandelten. Dann ist die Trauer, die Wut, das Entsetzen sehr eindringlich splrbar.

Eindringlich, so wie in der Skulptur von Ute Belser. Sie ziert das heutige Programmblatt. Die Augen weit aufgerissen, der
Mund zur Klage geo6ffnet, scheint die Person (deren Geschlecht unklar ist) den Schmerz hinauszuschreien. Die grofRen
Hande seitlich am Gesicht wirken wie ziingelnde Flammen, ebenso wie die Haare, die sprichwortlich zu Berge stehen.
Was die Figur erblickt, bei ihr das titelgebende Entsetzen ausldst, wissen wir nicht. Aber auf dem hohen Sockel, aus dem
der Kopf herauswachst, stehen die beiden Worte, die mir aus den Erzahlungen Uber Kriegszeiten bekannt sind: , Nie
wieder”. Vertikal und in GrolRbuchstaben, damit die Botschaft sofort ins Auge springt. Mir gefallt, dass die Kinstlerin
Raum fir eigene Vorstellungen lasst. Kein konkretes Ereignis ist hier angesprochen, in ihrer Zeitlosigkeit wird die Skulptur
zu einem Mahnmal gegen den Schrecken, der sich Tag flir Tag an so vielen Orten unserer Welt ereignet. Wem gilt ihr
Klagen? Hier in der Johanneskirche ware Gott ein moglicher Adressat. Kbnnte er angesprochen sein?

Nie wieder.

Was bei Ute Belsers Skulptur eine tiefe Sehnsucht ausdrtickt, den Wunsch nach einer anderen, einer besseren Welt, ist
bei Gott ein Versprechen. Am Ende der Sintflut hat er es Noah und den Uberlebenden gegeben. So haben wir es eben
in der ersten Lesung aus dem Buch Genesis, dem ersten Buch der Bibel, gehort. Solange die Erde steht, soll nicht
aufhéren Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht. Gott nennt Pole, zwischen denen der
Rhythmus von Natur, Jahreszeiten und des menschlichen Lebens eingespannt ist. Das, was er mit der Flut zerstort hat,
die Schopfung, sein Werk, das er zu Beginn als sehr gut bezeichnet hat, soll nun fir alle Zeiten bestehen bleiben. Das ist
eine feste Zusage, wie ein Eid, den Gott den Menschen schwort. Und im Gegensatz zu den Menschen, die bdse sind und
sich auch nicht andern kénnen, wird Gott sein Versprechen halten.

Nie wieder.

Vielleicht ist die Skulptur im linken Seitenschiff der Johanneskirche ein ,,Denke dran, Gott“ angesichts der vernichtenden
Krafte, die auf der Welt ihr Unwesen treiben. Und auch wenn ich weil3, dass ich Gott nicht verantwortlich machen kann:
meine Angst, meine Ohnmacht, mein Entsetzen darf ich vor ihn bringen, weil ich mich mit ihm sorge um das, was
Menschen in ihrer Boswilligkeit zugrunde richten, die Schonheit der Welt. Von ihr erfahre ich in der Ausstellung sehr
viel.

Es ist vielleicht die verbindende Klammer, was uns die vier Kinstlerinnen und Kinstler in den zurlckliegenden vier
Wochen prasentiert haben: das, was zurzeit so sehr bedroht wird wie zu keinem Zeitpunkt in der Geschichte unseres
Planeten, namlich der Frieden, die Koexistenz von Mensch und Natur, das, wovon Gott sagt, dass er es verschonen
mochte.

Zum einen sind es die vielen Skulpturen von Ute Belser, die den Kirchraum an den unterschiedlichsten Stellen bevolkern.
Mal einzeln, oft zu Gruppen versammelt, stehen sie fir mich als Stellvertreter unserer Gesellschaft, als Namenlose, die
sich in ihrem Dasein behaupten missen, vielfach nackt und schutzbedirftig, angewiesen auf das Heil, das in den



Seligpreisungen der Bergpredigt Mut gibt. Ob sie dem Rad der Zeit zu entkommen suchen oder voller Sehnsucht den
Blick emporrichten: sie sind unterwegs wie wir alle, eingebettet in den Zyklus des Lebens, der in Gefahr ist.

Vor wenigen Tagen machte die Letzte Generation wieder auf sich aufmerksam. Mit ihren Aktionen legten sie den
Flugbetrieb in KéIn und Frankfurt lahm. Was in der Urlaubszeit fir viele ein Argernis ist, mag ein Hilfeschrei sein,
zumindest ein Wachritteln: Nie wieder wird die Natur mit ihrer Artenvielfalt so sein wie zur Zeit der Schépfung.
Dagegen malt Annette Marx ihre Gemalde mit Baumen und Tieren. Keine konkreten Landschaften, sondern Zeugnisse
einer Umwelt, die sie fur sich entdeckt. Motive voller Ruhe, die vom Frieden sprechen. Atmen gegen das Absurde nennt
die Kunstlerin ihr Anliegen. Das hat fir mich auch eine religiose, eine christliche Komponente. In der Schénheit der Welt
das zu entdecken, was einem Kraft gibt, den Zyklus der Jahreszeiten, entlaubte Baume, die im nachsten Frihjahr wieder
Blatter tragen werden. Werden und Vergehen, das ist die Folie, vor dem sich unser Leben abspielt, in das die Machte
des Bosen allzu oft eingreifen.

Albert Herbig gibt den Machten eine Gestalt. Doch wie bei seinen Kolleginnen, lassen sich die Personen in seinen
Gemalden nicht benennen. Es sind Typen, Menschen, die eine grolle Verantwortung tragen. Ob sie dieser gerecht
werden oder lediglich eigensinnig handeln, kann nicht beantwortet werden. Macht erscheint heute vielfach suspekt. Zu
sehr wird sie missbraucht. Besonders eindrtcklich hier an diesem Ort ist das Bild eines Mannes der Kirche. Vor dem
inneren Auge ploppen vermutlich die Skandale auf, die flir Negativschlagzeilen sorgen, das Bild der moralischen Instanz
Kirche beschadigen. Wie sehen wir diese Macht im Vergleich zur gottlichen Allmacht? Vielleicht sehe ich sie vor dem
Hintergrund, dass Gott seine Macht nicht mit Gewalt und Gier fullt, sondern mit der Giite, die uns entgegenkommt, die
nach der Sintflut einen Neuanfang in der Beziehung zu den Menschen zuldsst. Muss sich nicht alle menschliche Macht
daran messen lassen? Nie wieder, so die Erfahrung aus der Geschichte, darf Macht dazu fihren, Leben auszul6schen
und Hass und Feindschaft unter die Volker zu bringen. Auch die Figuren in den Bildern von Albert Herbig sind fir mich
Mahner gegen Unrecht, Ausnutzung und Missbrauch, fir eine Macht im Dienst von Versohnung und Ausgleich.
Angesichts der politischen Ereignisse in jungster Zeit (und denen, die noch bevorstehen) eine hochaktuelle Position.
Vielleicht ist Harmonie ein Schlissel fir den Frieden. Das Zusammenleben, das gegenseitige Annehmen, das einander
die Hande Reichen, wie es Gott nach der Sintflut tut. Dass Gegensatzliches nebeneinander bestehen kann, zeigen die
Bilder von Ruth Bellon im Raum der Stille. Im Zusammenspiel von Farben sind Ruhe und Bewegung gleichermalien
eingebettet in einen Kosmos von Licht und Schénheit. Tag und Nacht scheinen in vielen Werken den Ablauf der Zeit
darzustellen. Abstrakte Gebilde, die an den Ursprung der Welt, den Beginn alles Daseins erinnern, den Auftakt zum
Leben, wie er in vielen Religionen am Anfang steht. Diesem Prozess nicht das finale Ende zu bringen, sondern in
Kontinuitat sich daran zu freuen, ist der Anspruch in den Arbeiten Ruth Bellons.

Nie wieder.

Es scheint, als sei in der Ausstellung hier in der Johanneskirche alles versammelt, was unsere Erde ausmacht in ihrer
Vielfalt, ihrer Buntheit. So wie wir, die Menschen, die hierherkommen als Gemeinde Jesu Christi. Uns vereint die
Hoffnung, dass Frieden eine Chance hat. Mit der Stimme, die gegen Feinde des Lebens laut wird. Ich finde, dass wir mit
den Kinstlerinnen und Kiinstlern eine gemeinsame Stimme haben, die feiert, was Leben schén macht. Dazu gehort, dass
wir uns zusagen lassen, was uns Kraft gibt, was uns atmen lasst trotz und im Angesicht dessen, was Tag fir Tag in den
Nachrichten erschiittert und deprimiert. Wir brauchen solche Kraftquellen, ob die Seligpreisungen oder die Kunstwerke,
die und ein starkes Symbol sind aufzustehen und das ,Nie wieder” herauszuschreien, fir den Frieden, fir das Leben.

Amen.

www.albertherbigART.de



